
COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS
INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ- CE

THAYRES MACIEL, MAGNO DE SOUSA, ANNA ÉRIKA LIMA

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará - IFCE - Campus de Baturité
<thayresmaciel@gmail.com>, <alemagnodesousa@gmail.com>, <annaerika@ifce.edu.br>

DOI: 10.21439/conexoes.v10i3.869

Resumo. As comunidades tradicionais são reconhecidas pelo seu modo de organização e cultura pró-
pria, por ter seus costumes, práticas, religião e reprodução social baseadas na ancestralidade e em suas
tradições. Entre as existentes no território brasileiro e no Ceará, especificamente, tomamos como objeto
de estudo a aldeia Kanindé de Aratuba onde vivem 185 famílias, cerca de 641 habitantes, e os Quilom-
bolas da Serra do Evaristo localizado no Município de Baturité, onde residem atualmente 150 famílias,
aproximadamente, 560 habitantes; ambas vivem, principalmente, da agricultura familiar, a qual é res-
ponsável pela sua principal fonte de alimentação. Nesse contexto, definimos o recorte espacial dessas
comunidades pela sua historicidade e expressiva cultura alimentar, com o foco na identificação dos seus
alimentos tradicionais, considerando seus saberes e costumes locais. Para consolidação desta pesquisa,
foi fundamental o desenvolvimento de um estudo etnográfico, que nos possibilitou por meio de obser-
vação participativa efetivar o levantamento de dois pratos tradicionais da aldeia que foram o mungunzá
salgado e o pirão de fava; e três no quilombo o mungunzá salgado, doce de mamão e a cocada, sendo que
desses, dois possuem as mesmas características e modos de preparo diferente além de serem comumente
consumidos em épocas festivas são reconhecidos como alimentos tradicionais pelas duas comunidades.

Palavras-chaves: Comunidades tradicionais. Tradição. Alimentos tradicionais. Indígenas. Quilombolas.

Abstract. Traditional communities are recognized for their organizational processes in Brazil and par-
ticularly its own and unique culture, to have their customs, practices, religion and social reproduction
based on ancestry and tradition. Among all of the existing in Brazil and Ceará specifically, we take as the
object of study Kanindé village Aratuba which live 185 families distributed around 641 inhabitants, and
the Quilombo of Evaristo located in the city of Baturité, where 150 families currently reside subdivided
into about 560 inhabitants; both live preferably from family farms, coming from the main power supply.
We chose these communities for its historicity and expressive food culture, with a focus on identifica-
tion of their traditional foods, considering their knowledge and local customs. To consolidation of this
was fundamental to develop an ethnographic study, which allowed us to through participant observation
to survey two traditional dishes of the village and three in the Quilombo, of these, two have the same
characteristics and different preparation methods, and are commonly consumed in festive seasons are
recognized as traditional foods by the two communities.

Keywords: Traditional communities. Tradition.Traditional foods.Indigenous. Quilombolas.

1 INTRODUÇÃO

Os Povos Indígenas e as Comunidades Tradicionais en-
quanto grupos culturalmente diferenciados e que se re-
conhecem como tais, os quais possuem formas pró-
prias de organização social, ocupam e usam territórios
e recursos naturais como condição para sua reprodução
cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, utili-
zando conhecimentos, inovações e práticas gerados e

transmitidos pela tradição, conforme define o Decreto
Federal no 6040/2007.

Essas comunidades são frutos representativos da co-
letividade de uma memória e cultura propriamente sin-
gular, que buscam antes de tudo serem reconhecidas
pelo seu modo de vida e de reprodução social, econô-
mica e forma de organização territorial. Como ex-
plica Oliveira (2011) são justamente esses elementos

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 63

thayresmaciel@gmail.com
alemagnodesousa@gmail.com
annaerika@ifce.edu.br


COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

que as identificam como tais e fortalece a identidade
coletiva, numa busca pela auto-identificação e luta pe-
los seus direitos, preservação da sua culturalidade e et-
nicidade. Para isso o Governo Federal em 2007 insti-
tuiu a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentá-
vel de Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT)1,
que apresenta meios sustentáveis de condição de vida,
além de assegurar o exercício dos direitos individuais e
coletivos desses grupos em situações de ameaça à sua
integridade.

É importante ter um conhecimento amplo sobre a te-
mática em questão, pois os povos tradicionais possuem
um vasto conhecimento sobre a natureza e uma rica cul-
tura que fora adquirido ao longo de várias gerações.
Dessa forma será apresentada nesse artigo a comuni-
dade indígena da aldeia Kanindé de Aratuba e os qui-
lombolas da Serra do Evaristo em Baturité; ambos no
estado do Ceará, entre relatos será mostrado um pouco
das suas histórias e seus princípios alimentares. A pes-
quisa fundamenta-se em estudos voltados para comuni-
dades tradicionais, seus saberes locais e alimentos com
tradição, os quais proporcionam a soberania alimentar
desses grupos sociais. Vale destacar que entende por so-
berania alimentar como o direito de todos ao acesso re-
gular e permanente a alimentos de qualidade, em quan-
tidade suficiente, sem comprometer o acesso a outras
necessidades essenciais, respeitando os costumes des-
ses povos (MALUF, 2007).

Nesse contexto, tem-se como objetivo geral mos-
trar como se expressa a cultura alimentar, as variações
e as ligações dos preparos de cada comunidade e os
saberes advindos desses povos. Os objetivos específi-
cos apresentam-se nos registros dos preparos, resgate

1Art. 1o. XIV - a preservação dos direitos culturais, o exercí-
cio de práticas comunitárias, a memória cultural e a identidade racial
e étnica. Art. 3.o São objetivos específicos da PNPCT: I - garan-
tir aos povos e comunidades tradicionais seus territórios, e o acesso
aos recursos naturais que tradicionalmente utilizam para sua reprodu-
ção física, cultural e econômica; V - garantir e valorizar as formas
tradicionais de educação e fortalecer processos dialógicos como con-
tribuição ao desenvolvimento próprio de cada povo e comunidade,
garantindo a participação e controle social tanto nos processos de for-
mação educativos formais quanto nos não-formais; VI - reconhecer,
com celeridade, a autoidentificação dos povos e comunidades tradi-
cionais, de modo que possam ter acesso pleno aos seus direitos civis
individuais e coletivos; VII - garantir aos povos e comunidades tra-
dicionais o acesso aos serviços de saúde de qualidade e adequados
às suas características socioculturais, suas necessidades e demandas,
com ênfase nas concepções e práticas da medicina tradicional; X -
garantir o acesso às políticas públicas sociais e a participação de re-
presentantes dos povos e comunidades tradicionais nas instâncias de
controle social; XI - garantir nos programas e ações de inclusão so-
cial recortes diferenciados voltados especificamente para os povos e
comunidades tradicionais; NETO, J.S. Direito dos Povos e Comuni-
dades no Brasil: declarações, convenções internacionais e dispositi-
vos jurídicos definidores de uma Politica Nacional. Manaus: UEA,
2007. 224 p.

da memória em forma narrativa, conhecimento de sabe-
res locais que se revelam pelas falas dos entrevistados
suas vivências e saberes. “Os saberes locais emergem
dos lugares, um conceito socioespacial que se refere às
identidades espaciais, ao sentimento de pertencimento
construído nas relações cotidianas entre sujeito e es-
paço”, (PIDNER, 2011, p. 5-6). Além disso, retratar as
experiências do “vivido” ou “vivência”, tendo em vista
responder a questão: O que se mantém de alimentos
tradicionais nessas duas comunidades, uma vez que a
alimentação tem se modificado não apenas nas cidades,
mas também no campo?

Tal levantamento e análise possibilitou um resgate
do fazer dessas comidas que muito se perdeu no tempo,
seja pela disseminação dos produtos industrializados,
fato fortalecido pela mídia; ou mesmo pela dificuldade
em encontrar os alimentos nesses espaços sociais.

2 MATERIAIS E MÉTODOS

O artigo é fruto de uma pesquisa intitulada “A Geo-
grafia dos alimentos tradicionais dos povos e comuni-
dades do Maciço de Baturité: um estudo sobre os Ín-
dios Kanindé- Aratuba e os Quilombolas da Serra do
Evaristo- Baturité – CE”; viabilizado pelo Núcleo de
Estudo Afro-brasileiros e Indígenas (NEABI) do Insti-
tuto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ce-
ará (IFCE- Campus Baturité).

A fundamentação teórica que conduziu a uma aná-
lise e entendimento da temática, foi pautada em auto-
res como Little (2010) e Pidner (2011), este reforçam
a questão dos saberes das comunidades tradicionais e
como elas de auto-reconhecem; Zuin e Zuin (2008) dis-
cutem sobre a abordagem da produção de alimentos tra-
dicionais e Salgado (2007) se faz importante por fomen-
tar as questões de povos indígenas, segurança alimentar
indígena e etnográfica.

Pautou-se ainda no método etnográfico com abor-
dagem qualitativa. Nesse método nota-se uma estreita
ligação entre o mundo objetivo e a subjetividade dos su-
jeitos e neste tipo de pesquisa os números ou dados es-
tatísticos não são necessários como afirma o autor Oli-
veira (2011), com ênfase nos fatores nos estudo reali-
zado por meio da observação in loco, coleta de depoi-
mentos com valorização da memória e da identidade.
Deste modo foram realizados trabalhos de campo no pe-
ríodo de Julho a Setembro de 2014 e Dezembro a Abril
de 2015, primeiramente foi realizada na comunidade
Kanindé para encontros, reuniões e rodas de conversas
com as comunidades a exemplo das lideranças autore-
conhecidas como indígenas e quilombolas. Onde foram
efetuadas entrevistas semi- estruturadas, buscando fazer
o levantamento dos preparos de alimentos considerados

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 64



COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

tradicionais. As entrevistas são importantes meios de
investigação social, por ser de caráter verbal e profis-
sional onde se tem um contato direto com o entrevis-
tado (LAKATOS; MARCONI, 2013). A efetivação dos
registros aconteceu através de áudios transcritos, diálo-
gos com os mais antigos da comunidade quilombola e
as esposas dos líderes dos Kanindé, assim como as fo-
tografias obtidas ao decorrer da pesquisa onde possibi-
litam que o objeto de estudo seja recuperado e expresso
em forma de narrativa visual 2.

Para compreensão dos processos descritos sobre as
comunidades foram levantados dados documentais en-
contrados também em revistas, site da Fundação Naci-
onal do Índio (FUNAI) 3 e no blog da comunidade Ka-
nindé que auxiliaram na análise populacional e histórica
da aldeia entre outros materias,como livros e cartilhas
encontrados nas próprias comunidades.

3 COMUNIDADES TRADICIONAIS: O OB-
JETO DE ESTUDO E SEU MODO DE VIDA

3.1 INDÍGENAS DE ARATUBA (ALDEIA KANINDÉ)

A comunidade Kanindé pertencente ao município de
Aratuba, localizada a 130 km da capital, Fortaleza,
apresenta uma população de aproximadamente 641 pes-
soas, distribuídas em 185 famílias e 148 residências.
Muitas famílias vivem exclusivamente da agricultura,
outras alternam esta atividade com ocupações diver-
sas, destacando os pequenos comércios. Outra ativi-
dade significativa na comunidade diz respeito confec-
ção de bijuterias, realizada pelas mulheres que contri-
buem para o sustento familiar. A aldeia se divide em
duas partes, os Fernandes e a Balança.

Os Fernandes são divididos em 16 localidades
configurando-se em: Fernandes, Quebra faca, Régio,
Jucazeiro, Chapada do vento, Trapiá, João Murim,
Arame, Rajado, Gia, Camas de vara, Saco da onça, Ma-
pinguim, Catolé, chapada do vento e Zalvos. Os Canin-
dés são associados aos janduís e aos paiacus, compondo
grupos que descenderiam dos tarairus. O nome dos Ca-
nindés está ligado a seu chefe histórico Canindé, mais
importante na tribo dos janduís, que comandou a resis-
tência deste povo no Século XVII, o que forçou o rei
de Portugal à assinatura de um tratado de paz em 1692,
tratado este que foi posteriormente descumprido pelos
portugueses. Seus descendentes ficaram desde então

2“Um fragmento de vida, reminiscências de lugares, pessoas,
tempo passado e presente, palavras trocadas, uma atmosfera de chei-
ros, cores, sabores, sons: um tecido frágil que tende a se desfazer se
chegarmos perto demais e cuja consistência é a fluidez” (GONÇAL-
VES, 2013 apud CAUQUELIN, 2008, p. 2).

3Fundação Nacional do Índio- FUNAI disponível em:
<http://www.funai.gov.br/> acesso em: 23 de Maio de 2015.

conhecidos como Canindés em referência ao histórico
líder e à ancestralidade.

Os Canindés têm por tradição oral serem origi-
nários da área que compreende o atual município de
Mombaça, tendo percorrido junto aos seus parentes
Jenipapos-Canindé trajeto pelas margens do rio Curu,
passando por Quixadá entre os rios Quixeramobim e
Banabuiú, até chegar às suas atuais terras. A história
dos Canindés é marcada desde tempos remotos por uma
série de deslocamentos forçados. Entretanto, conseguiu
os Canindés manter laços de parentesco entre as duas
comunidades que compõem o grupo entre o sertão cen-
tral e a Serra de Baturité 4.

Hoje, para os Índios Kanindé de Aratuba, a Escola
de Ensino Fundamental e Médio Manuel Francisco dos
Santos, fundada em 2000 e direcionada por Elenilsom
Gomes dos Santos, se tornou o seu principal instru-
mento de mobilização social, que promove ações de
intercâmbios entre as comunidades (Fernandes e Ba-
lança), mobiliza a comunidade através dos alunos dis-
seminando a cultura e as tradições dos índios Kanindé
de Aratuba e criando parcerias a exemplo do Instituo
Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará-
Campus de Baturité e a Universidade Federal do Ceará
(UFC), por meio do Laboratório de Estudos Agrários e
Territoriais (LEAT) e Laboratório de Cartografia (LA-
BOCART).

Figura 1: Mapa de localização da aldeia Kanidé-Aratuba - CE.
Fonte: Laboratório de Cartografia (LABOCART - UFC) (2014).

4SOUSA, Alexandre Magno. Soberania Alimentar: Os Alimen-
tos Tradicionais da Comunidade Indígena Kanindé de Aratuba – CE-
ARÁ. p. 01- 11, nov. 2014.

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 65



COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

3.2 Quilombolas da Serra do Evaristo

A comunidade autoreconhecida como remanescentes
de quilombo encontra-se localizada no município de
Baturité- CE no topo da Serra do Evaristo, estando ape-
nas 11 km do centro da cidade de Baturité a 100 km
da capital cearense. Com sua história e modo de vida
fundamentada na sua origem de ancestralidade negra,
a população contabilizada atualmente é de aproxima-
damente 560 habitantes distribuídas em torno de 135
famílias que vivem principalmente da agricultura fami-
liar.

O nome da Serra se originou de uma possível rela-
ção com a tribo indígena que antes habitava estas ter-
ras, provavelmente um índio ou cacique, considerado
como um guerreiro que lutou pela comunidade e abri-
gou os primeiros negros refugiados por conta do pro-
cesso de escravidão que acabaram chegando à comuni-
dade. Nesse sentido Oliveira (2011, p. 7) afirma que “as
comunidades remanescentes de quilombo são criações
históricas e sociais, não devem ser definidas por fato-
res biológicos ou raciais, já que os quilombos não eram
compostos apenas por negros, mas por índios, mesti-
ços e brancos”. De acordo com informações obtidas
durante a pesquisa descobriu-se que a comunidade foi
fundada por cinco principais famílias, que com o passar
do tempo formaram o povoado, para alguns moradores
isso sustenta a hipótese de que as terras foram herança
familiar vindo de possíveis formações de quilombos.

A comunidade apresenta traços de cultura africana
nitidamente respeitada, refletidas em sua forma de or-
ganização e modo de vida. A historicidade do local é
um registro da memória da população mais antiga, uma
digna representação narrativa repassadas nos encontros
em família e conversas com moradores mais antigos.
A dança de São Gonçalo é mais uma das expressões
culturais e religiosas ativas no local. Essa é dançada
por várias mulheres e alguns homens ao som de instru-
mentos musicais, devido às promessas que tenham sido
atendidas pelo santo.

Outro fator de suma importância são os alimentos
presentes no local, esses que são considerados tradici-
onais pela comunidade e que compõem a mesa de suas
famílias; tais alimentos fazem parte de uma considerá-
vel atividade de subsistência, segundo Canesqui (1988)
o alimento como estratégia de subsistência requer de
uma força de trabalho revertido para uma sobrevivência
familiar.

4 TRADIÇÃO

De acordo com o seu sentido etimológico a palavra vem
do termo latino traditio ou tradire que significa “Passar

Figura 2: Mapa de localização da comunidade quilombola
Fonte: Laboratório de Cartografia (LABOCART - UFC) (2014).

a diante” ou “Transmitir”. A tradição é algo deixado
como segmento cultural para uma comunidade ou for-
mação de sociedade, é a transmissão de saberes, costu-
mes, práticas, crenças e lendas. Para que uma comu-
nidade seja tradicional é necessário que seus costumes
e vivências propriamente ditos, estejam fundamentadas
em costumes e memórias de seus antecedentes para que
os elementos perpassados façam parte da sua cultura
e modo de sobrevivência. Little (2010) afirma que o
modo como surge as “tradições” está na construção de
uma memória coletiva a partir do passado.

A princípio é visível que o conceito é bem difuso
quando visto a realidade. Isso porque o significado e
até a associação da palavra não nos remete ao passado e
sim a algo do presente, uma espécie de museu vivo. Ou
ainda pode-se destacar a tradição viva baseada nos mes-
mos princípios e práticas onde a insistência em manter
os saberes culturais é bem forte, representa a sobrevi-
vência de um povo que se preocupa em assegurar que os
conhecimentos e experiências sejam repassados e cul-
tivados pelos seus descendentes, para que os mesmos
participem e deem continuidade a essa participação e
preservação de experiências, é desse intercâmbio contí-
nuo que se resume a vida desse povo. Mas também há
outro viés desse conceito, o de que a tradição pode ser
mantida deixando de estabelecer uma barreira intrans-
ponível e se tornando permeável ao tempo, às novas
práticas, técnicas e adoção de outros elementos trazidos
pelo novo tempo.

A verdade é que a manutenção das práticas de sempre
ou a incorporação de elementos culturais e tecnológi-
cos, bem como o emprego de novas técnicas, depende
do interesse desses Povos Tradicionais, que ponderam o
que convém preservar das práticas vernaculares e o que,
das práticas e/ou instrumentos do cotidiano da sociedade,

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 66



COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

convém incorporar.(OLIVEIRA, 2011, p. 3)

Portanto a tradição pode ter seu significado pleno
enraizado no passado para orientar a vivência de hoje,
de amanhã e possuir uma nova dimensão de continu-
ação do saber com ou sem adoção de outros métodos
agregados a sua identidade. Costa (2010) 5 destaca em
um breve resumo sobre a obra ‘Mundo em descontrole’
do autor Anthony Giddens como ele aborda a questão
da tradição explicando como elas são necessárias em
uma sociedade para dar continuidade à vida social. No
entanto ele propõe que a tradição seja defendida e per-
petuada de uma maneira não tradicional, o que se torna
possível a partir das trocas culturais entre demais comu-
nidades.

Os indígenas Kanindé de Aratuba se enquadram no
aspecto de preservação, onde mantêm em suas práticas
subsidiadas a sobrevivência alimentar, técnicas primá-
rias de caça e outras fontes alimentares; os quilombolas
a religião e a manutenção da identidade alimentar, já
que a mesma sofre com a problemática por falta de ter-
ras e diversidade alimentar, devido ás demasiadas plan-
tações de bananeiras, além da adoção de novos méto-
dos que proporcionaram praticidade aos preparos e a
alimentação em geral.

Eu considero como tradição aquilo que eles (os mais ido-
sos) vão levando à frente, coisas que aprenderam com os
mais antigos, então a tradição nossa aqui ela tá muito li-
gada à vida religiosa das pessoas [...] ligada ao mundo do
trabalho, as festas de São José [...] As pessoas vão repas-
sando isso de pai para filho só que a gente nota que aos
poucos as pessoas tão perdendo né? (Alfredo Rafael.C,
47 anos, morador da comunidade quilombola, 2015).

A noção das variações como aparece à tradição é
importante para entender de forma explícita como es-
tão configuradas as comunidades tradicionais supraci-
tadas, sua associação á alimentação também é um ele-
mento significativo, pois nos relatos é possível compre-
ender como determinados preparos sustentam a identi-
dade alimentar desses povos e como a sociedade mo-
derna pautada na globalização tem refletido em sua cul-
tura.

5 VOZES DO SABER

Os saberes produzidos e vivenciados pelos integrantes
das comunidades tradicionais são conhecimentos ad-
quiridos com o passar do tempo, sem comprovações de
vínculo com o científico, no entanto, algumas experiên-
cias feitas pelos moradores mais antigos nos mostram

5 GIDDENS, Anthony. Mundo em Descontrole: o que a globa-
lização está fazendo de nós.3ed. Rio de Janeiro: Record, 2003. Por
COSTA, M.B. F. 2011.

a amplitude de seus conhecimentos empíricos. Devido
a isso têm surgido diversas linhas de estudos sobre os
saberes desses povos, muitos deles interligados a etno-
ciência 6 , ou melhor, etnografia do conhecimento que
busca cada vez mais contribuir com os estudos volta-
dos para esses povos, como os estudos feitos sobre os
índios Kanindé a exemplo a dissertação de Alexandre
Oliveira Gomes (2012) intitulada “Aquilo é coisa de ín-
dio: objetos, memória e etnicidade entre os Kanindé do
Ceará” 7.

A aproximação com essas comunidades permite dar
visibilidade a esses conhecimentos locais, que diversas
vezes são desvalorizados pela ciência moderna que ex-
propria as vozes dos produtores do saber. Nesse con-
texto, acredita-se que a reafirmação dos saberes locais
presentes, é uma forma de elevar os principais sujeitos
que dão vida a narrativa do saber, além de valorizar o
seu modo de vida e suas expectativas sobre o mundo.
Dessa forma denomina-se nesse texto os conhecimen-
tos vividos e produzidos pelos moradores dessas comu-
nidades, como saberes locais ou como qualifica Pidner
(2011) saberes populares, não científicos, saberes he-
gemônicos e saberes autóctones.

Entre trabalhos de campo e conversas com os mora-
dores da comunidade quilombola descobriu-se que al-
guns homens que trabalhavam com agricultura há dé-
cadas, tinham métodos designados como experiências,
para prever se o inverno seria bom para plantio, seu Al-
fredo Rafael. C. 47 anos, um dos entrevistados revela
como isso acontece na sua fala:

[...] Muitas coisas eles fazem, eu não sei bem as datas,
mas têm os dias que eles fazem a experiência da pedra
de sal, botar a pedra de sal (em um lugar ou deposito) e
se no outro dia ela amanhecer molhada, eles prever um
inverno bom, são coisas que agente considera como tra-
dição [...] As pessoas mais idosas elas sabem, e aquilo
ali tá na mente, tão gravados e elas não esquecem né?
(Alfredo Rafael. C, 47 anos morador da comunidade qui-
lombola, 2015).

Para Vansina (2010) esse tipo de conhecimento são
tradições orais, elocuções- chaves que possibilitam a
preservação da “sabedoria dos ancestrais” algo que
possa ser transmitido verbalmente para as gerações fu-
turas. Deste modo é notório pela fala do entrevistado

6Significa o estudo dos sistemas e métodos de conhecimento dos
diversos povos e culturas. Aulete Digital disponível em: “As etno-
ciências partem da linguística para estudar os saberes das populações
humanas sobre os processos naturais, tentando descobrir a lógica sub-
jacente ao conhecimento humano do mundo natural, as taxonomias e
classificações totalizadoras”. (DIEGUES; ARRUDA, 2000).

7GOMES, Alexandre Oliveira. Aquilo é uma coisa de índio:
objetos, memória e etnicidade entre os Kanindé do Ceará. Dis-
sertação de Mestrado, Programa de Pós-Graduação em Antropolo-
gia.UFPE,2012.

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 67



COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

como o saber desses moradores antigos permanecem
como narrativa na comunidade. Assim pode-se afirmar
que é uma sabedoria coloquial independente se a prática
tenha desaparecido ao decorrer do tempo. É algo que
advém do vínculo parental, dos diálogos estabelecidos
que aparecem para as novas gerações como a ciência do
povo antigo.

Os saberes locais revelam os detalhes do cotidiano, o uni-
verso de experiências vivido nos lugares, a transpiração
do dia-a-dia. Vulgar e prático. Costumeiro e habitual.
Comum e coletivo. Os saberes locais correm pelas veias
do sujeito, pulsam o coração, irrigam a mente. Sujeitos
são intérpretes do mundo, são autores e leitores dos sabe-
res locais. Os sujeitos são feitos de saberes e os saberes
são feitos de sujeito.(PIDNER, 2011, p. 5)

Na aldeia Kanindé esses conhecimentos estão tam-
bém ligados à questão alimentar, pois eles ainda in-
cluem em suas práticas a caça e a pesca, algumas dessas
questões partem de uma relação com mitos, lendas fol-
clóricas que tornaram-se crendices ou superstições para
a população local. Isso é algo que não é restrito só a
eles, vem desde o inicio da civilização humana, porém
cada lugar tem seu modo de contar ou lidar com as situ-
ações que são sempre de caráter defensivo, tentado evi-
tar algum mal. Em um dos diálogos com moradores da
aldeia foi possível ouvir algumas dessas histórias que
levaram o ouvinte a despertar a curiosidade e imaginar
como acontece.

[...] A caipora que ainda existe muito aqui ainda que ela
também é quem cuida das caça, ela é a dona das caça
e a gente tem muita fé nela e ela a gente quando vai pro
mato a gente tem um momento que a gente conversa com
ela pra ela também botar as caça pra gente por que é ela
quem cuida das caça ela é a dona das caça, a caipora é
um... ela é um fantasma do mato, encantado que ninguém
vê, mas ela mostra tudo naquele momento. No dia que
ela quer que a gente não pegue nada ela arma desarma
os quixótodim e não pega nada não. Ai tem a história do
fumo também, que a caipora gosta muito de fumo. E a
gente levando ele e botando na cabeça de um toco caba
você vai e o fumo não tá mais lá não. (Cicero Pereira,63
anos, morador da aldeia Kanindé, 2014).

As vozes que narram essas histórias e vivencias fa-
zem parte da produção da memória coletiva que vem
sendo perpassada entre pais e filhos, avós e netos. É,
portanto, uma história individual que passa a agregar
outros indivíduos ao decorrer do tempo. Assim, [...]
“A voz de um sujeito carrega as vozes de outros tan-
tos sujeitos. As vozes se expandem e se proliferam,
encontram outras vozes que as recriam, recriando sa-
beres” (PIDNER, 2011, p. 8).

6 OS SABORES TRADICIONAIS

Os alimentos são reflexos dessa memória coletiva, onde
os pais transmitem os conhecimentos para os filhos e,

assim, tem sido possível identificar-se elaborações que
se mantém no tempo e no espaço. Deste modo, se-
gundo Zuin e Zuin (2008) são alimentos que se propa-
gam no tempo, ligados a uma definição e características
de um grupo social, ou seja, fazem parte do seu dia a
dia, são esses que estão presentes nos encontros famili-
ares e nos festejos da comunidade.

Denominados também como produtos com histó-
ria, os alimentos tradicionais, são aqueles que possuem
origens e raízes arraigadas na cultura alimentar desses
povos. Tais produtos são considerados como matéria
prima particular de cada grupo, porém assemelham-se
desde o plantio ao preparo de um prato. Os alimen-
tos são considerados tradicionais porque resistiram ao
tempo, adquiriram histórias, foram repassados num en-
contro estabelecido entre laços familiares que revelaram
o saber e a experiência; com isso foi ganhando novas ca-
racterísticas, novos métodos de manejo, novos ingredi-
entes no fazer. No entanto essas mudanças decorrentes
não impediram que suas histórias fossem recontadas e
refeitas.

Durante as pesquisas realizadas nas duas comunida-
des, foram realizadas entrevistas com as mulheres que
preparam os pratos tradicionais, onde através destas foi
possível identificar os alimentos que faziam parte de
cada cultura. Diante disso foi acompanhado e regis-
trado o modo de fazer de cada prato. Na aldeia o mun-
gunzá salgado e o pirão de fava são considerados pra-
tos típicos pelos moradores; no quilombo foram o mun-
gunzá salgado, o doce de mamão e a cocada. Ambas as
comunidades qualificam o mungunzá salgado como um
forte alimento que expressa os valores da sua cultura,
um prato reconhecido pelos povos indígenas e quilom-
bolas que perpassa por gerações. Uma das entrevistadas
revela uma assertiva quando fala: “O mungunzá é apro-
vado pela maioria das pessoas que moram aqui, já é o
costume deles desde pequenos eles viam a mãe deles
fazer e eles comiam e até hoje eles gostam” (Maria do
Socorro. F.C, 48 anos moradora da comunidade qui-
lombola, 2014).

Abaixo pode-se analisar por meio do Quadro 1 e
Quadro 2 os componentes de cada prato local. Mos-
tram como se configuram os cinco pratos considerados
como alimentos tradicionais nas comunidades mencio-
nadas. De acordo com as mulheres que realizaram os
preparos a seleção de ingredientes são elementos sim-
ples e fáceis de serem encontrados pela região.

No Quilombo os três preparos descritos no Quadro
1 revelam a diversidade entre o doce e o salgado, o co-
nhecimento sobre estes, foram adquiridos pelos pais,
no entanto ao longo do tempo sofreram alterações pela
adoção de temperos mais práticos na cozinha.

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 68



COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

Quadro 1: Sabores do Quilombo
Fonte: Elaborado pelo Autor (2015)

Quadro 2: Sabores da Aldeia Kanidé
Fonte: Elaborado pelo Autor (2015)

Na Aldeia Kanindé foi possível perceber através dos
preparos contidos no Quadro 2 que eles ainda usam
utensílios manuais em algumas de suas práticas, como
o pilão utilizado para pisar o milho e obter a farinha e o
coloral da terra feito com as sementes da planta de uru-
cum que são encontradas em diversas partes da Aldeia.

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Diante das informações obtidas durante a pesquisa e di-
recionadas em torno do texto, pode-se afirmar como
é vasta a riqueza cultural dessas comunidades, sendo
mostradas desde o saber aos sabores que levam a uma
importante reflexão sobre a manutenção desses pa-
trimônios materiais e imateriais; os mesmos que são
bens próprios de cada sujeito, como as lendas escritas, o
artesanato, as danças, entre outras produções da própria
terra. Como foi discutido ao longo da pesquisa, há uma
identidade alimentar em cada comunidade, havendo se-
melhanças entre elas. Diante das descobertas arqueoló-
gicas na Serra do Evaristo supõem-se que a mesma te-
nha sido habitada inicialmente por índios que abrigaram
os escravos refugiados, acredita-se que sejam índios da
Aldeia Kanindé.

A perspectiva em aproximar-se dos saberes relaci-
onados aos alimentos tradicionais e suas elaborações
foram atendidas, a partir do momento em que as visi-
tas em campo se realizavam; o convívio com os mo-
radores durante a pesquisa se materializara como de
relevante importância para a identificação dos alimen-
tos tradicionais e a viabilidade dos registros das pre-
parações, que possibilitou entender as transformações
que cada prato sofreu como a substituição da orelha de
porco, pelo mocotó, o uso de outros temperos advin-
dos de produtos industrializados e o modo de fazer que
com o passar do tempo foi sendo modificado, devido
a falta de alguns ingredientes locais ou á novas práti-
cas. É importante salientar que o estudo foi baseado em
alimentos que são considerados tradicionais pelos pró-
prios moradores, onde foram identificadas através das
entrevistas realizadas com as mulheres que faziam as
receitas, algumas destacaram que repassam o ensina-
mento do prato para que ele não se perca como é o caso
do mungunzá salgado, um prato típico e comumente
consumido em todas as famílias das comunidades su-
pracitadas, o mesmo é um dos que não pode faltar em
festejos, encontros familiares ou em qualquer outra co-
memoração. No quilombo o doce de mamão e a cocada
são além de fontes alimentares uma possibilidade lu-
crativa que ajuda na renda familiar como foi possível
constatar in loco.

O modo de preparo de cada prato é particular das
comunidades que os elaboram. São resquícios do co-

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 69



COMUNIDADES TRADICIONAIS: SABERES E SABORES DOS INDIGENAS DE ARATUBA AOS QUILOMBOLAS DE BATURITÉ-
CE.

nhecimento repassado pelos pais e avós que foram se
moldando ao tempo e a cada espaço. É importante re-
fletir que a preservação do conhecimento tradicional é
uma forma de legitimação da cultura alimentar de cada
grupo e dos alimentos ali gerados, em decorrência dos
saberes locais que reafirmam seu modo de vida e formas
de organização. Sem dúvidas os saberes locais de tais
comunidades é algo que merece mais algum aprofunda-
mento nas linhas de pesquisas, pois são conhecimentos
empíricos que devem ser mais estudados e registrados
para que as histórias não se percam no tempo e no es-
paço.

REFERÊNCIAS

CANESQUI, A. M. Antropologia e alimentação.
Revista Saúde Pública, São Paulo, v. 22, n. 3, p.
207–215, 1988.

CRUZ, F. T. da; MENASCHE, R. Alimentos
tradicionais, modos de vida e patrimônio cultural: uma
reflexão a partir do queijo serrano. Ateliê Geográfico,
Goiania - GO, v. 6, n. 3, p. 28–51, 2012.

DIEGUES, A. C.; ARRUDA, R. S. V. Os Saberes
Tradicionais e a Biodiversidade no Brasil. São Paulo:
NUPAUB- USP, MMA, 2000. 211 p.

KANINDÉ. Blog da comunidade indigena
kanidé de aratuba. 2014. Disponível em:
<http://escolakaninde-indio.blogspot.com.br/>.
Acesso em: 23 de Dez.

LAKATOS, E. M.; MARCONI, M. A. Fundamentos
de metodologia científica. São Paulo: Atlas, 2013.

LIMA, M. F. F. de. Comida como cultura. Revista
de Ciências Sociais da UFC, Ceará, v. 40, n. 1, p.
107–111, 2009.

LITTLE, P. E. Conhecimentos tradicionais para o
século xxi: etnografias da interficientificidade. SP:
Annablueme, São Paulo, p. 289, 2010.

MALUF, R. S. Segurança alimentar e nutricional. RJ:
Vozes, Petrópolis, p. 174, 2007.

OLIVEIRA, J. B. Comunidade remanescente de
quilombo: um novo conceito. Paraíba-PB, 2011.

PIDNER, F. S. Comunidades tradicionais: os saberes
locais para além das cercas da ciência moderna. In:
V Simpósio Internacional de Geografia Agrária.
Belém-PA: Anais do V SINGA, 2011.

SALGADO, C. A. B. Segurança alimentar e nutricional
em terras indígenas. Revista de Estudos e Pesquisas,
FUNAI, Brasília, v. 4, n. 1, p. 131–186, 2007.

VANSINA, J. A tradição oral e sua metodologia. In:
História geral da África I. Metodologia e pré-história
da África. Brasília: UNESCO, 2010. p. 139–166.

ZUIN, L. F.; ZUIN, P. B. Produção de alimentos
tradicionais - contribuindo para o desenvolvimento
local/regional e dos pequenos produtores. G&DR,
Taubaté, SP, v. 4, n. 1, p. 109–127, 2008.

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v. 10, n. 3, p. 63 - 70, nov. 2016 70

http://escolakaninde-indio.blogspot.com.br/

	INTRODUÇÃO
	MATERIAIS E MÉTODOS
	COMUNIDADES TRADICIONAIS: O OBJETO DE ESTUDO E SEU MODO DE VIDA
	INDÍGENAS DE ARATUBA (ALDEIA KANINDÉ)
	Quilombolas da Serra do Evaristo

	TRADIÇÃO
	VOZES DO SABER
	OS SABORES TRADICIONAIS
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 

