
23

“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: PRÁTICAS DE 
CURA E ENCANTARIA ENTRE OS ÍNDIOS TREMEMBÉ E O CUIDADO DE SI

Resumo. O povo indígena Tremembé reside atualmente em 3 municípios da costa oeste do estado do Ceará, sendo o 
foco desta pesquisa é com os índios residentes do município de Itarema. O trabalho traz uma descrição sobre os processos 
curativos e de encantaria entre os índios Tremembé, fazendo-se um paralelo com o primeiro momento do cuidado de si 
de Michel Foucault (2010;1985). Objetivamos que este trabalho possa dar sustentação e abrir horizontes de compreensão 
sobre os significados simbólicos acerca do conceito de cuidado de si entre os indígenas. A pesquisa baseou-se na 
metodologia etnográfica, sendo realizada entre os anos de 2009 a 2018, recolhendo relatos e presenciando experiências. 
Descreve-se essas práticas elucidando-as através de rituais, mitos, bebidas, rezas, cânticos, plantas medicinais e práticas 
realizadas pelos Pajés, bem como, acerca do ritual do Torém e da bebida feita a partir do caju azedo (o mocororó). Neste 
contexto, as práticas espirituais, curativas e de encantaria mantém uma íntima relação com o cuidado de si, sendo dotadas 
de significados simbólicos e implicando-se como formas próprias de se constituírem.

Palavras-chave: Cuidado de si. Índios Tremembé. Práticas curativas. Encantados.

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v.13, n. 5, p. 23 - 28, dez. 2019
Artigo submetido em 25 ago. 2019 e aceito em 23 dez. 2019.

ARLIENE STEPHANIE MENEZES PEREIRA1, KALINE LÍGIA ESTEVAM DE CARVALHO PESSOA1

1 Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará (IFCE)

<stephanie_ce@hotmail.com>, <stephanie.ce@gmail.com>

DOI: 10.21439/conexoes.v13i5.1791

“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: HEALING 
PRACTICES AND ENCHANTING BETWEEN THE INDIANS AND THE CARE OF 

YOURSELF

Abstract. The Tremembé indigenous people currently reside in 3 municipalities of the west coast of the state of 
Ceará, and the focus of this research is with the resident Indians of the municipality of Itarema. The paper describes the 
healing and enchanting processes among the Tremembé Indians, drawing a parallel with the first moment of self-care by 
Michel Foucault (2010; 1985). We aim that this work can support and open horizons of understanding about the symbolic 
meanings about the concept of self-care among the indigenous. The research was based on ethnographic methodology, 
being conducted from 2009 to 2018, collecting reports and witnessing experiences. These practices are described by 
elucidating them through rituals, myths, drinks, prayers, chants, medicinal plants and practices performed by the Pajés, 
as well as about the ritual of Torém and the drink made from sour cashew (the mocororó). In this context, the spiritual, 
healing and enchanting practices maintain an intimate relationship with self-care, being endowed with symbolic meanings 
and implying as their own forms of constitution.

Keywords: Take care of yourself. Tremembé Indians. Practices healing. Delighted.



Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v.13, n. 5, p. 23 - 28, dez. 2019
Artigo submetido em 25 ago. 2019 e aceito em 23 dez. 2019.

“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: PRÁTICAS DE CURA E ENCANTARIA 
ENTRE OS ÍNDIOS TREMEMBÉ E O CUIDADO DE SI

24

1 INTRODUÇÃO

Iniciamos estre trabalho evocando os encantados do 
povo indígena Tremembé, para nos encantar e então darmos 
continuidade a outras narrativas.

Viemos lá das cachoeiras com a força da natureza. 
Os encantado nos mandou. Viemos aqui fazer 
limpeza. Os encantado nos mandou. Viemos aqui 
fazer limpeza. E não tem rio que eu não atravesse. 
Não tem caminhe que nós não ande. Não tem pau 
que eu não arranque, nem tem pedra que eu não 
quebre. E não tem mal que eu mal eu não cure. 
Salve nosso pai Tupã. (Música Tremembé do ritual 
do Torém)23

Este povo indígena está localizado na costa oeste do 
estado do Ceará (região Nordeste do Brasil), as margens do 
oceano Atlântico, com 25 povoados, em 3 municípios: Itarema, 
Acaraú e Itapipoca. A pesquisa foi realizada com os indígenas 
do município de Itarema (distante 220 km de Fortaleza, capital 
do estado do Ceará). Segundo Leite (2009, p. 402) este grupo 
ameríndio foi identificado inicialmente como de origem 
Tupi, porém “Tomaz Pompeu Sobrinho, na sua obra ‘índios 
Tremembé’, publicada em 1951, fez estudos sobre a língua, 
a cultura, considerando-os Gê ou Macro-gê [...]”. Habitavam 
o sul do Maranhão, a costa do Piauí, até as margens do Rio 
Acaraú no Ceará. 

Messeder (2012) faz uma descrição da atual situação 
dos Tremembé onde relata que 

A população que estudamos habita a costa noroeste 
do estado do Ceará. Os Tremembé são reconhecidos 
oficialmente como população indígena pelo Estado 
brasileiro e têm um território identificado, mas não 
ainda demarcado, tendo em vista contestações de 
ocupantes. Todo conflito está aí, no reconhecimento 
social e cultural da existência atual dos Tremembé. 
Um quadro ambíguo e tenso organiza a vida social 
e política local. Esta população vive espalhada em 
várias localidades do município de Itarema, situado 
a cerca de 260 km da capital do estado, Fortaleza. 
Uma parte considerável das famílias identificadas 
como sendo Tremembé habitam nas proximidades 
da sede do distrito de Almofala. Em Almofala, se 
situa a igreja construída no século XVIII como 
marco da missão religiosa que catequizou os 
Tremembé. A dispersão e fragmentação atual 
resultam de um longo processo histórico feito de 
oscilações e ambiguidades. (p. 34)

A origem do nome Tremembé vem:
(...) dos ‘tremedaú’, que é uma espécie de córrego 
de lama movediça, coberto por água escassa. 
Quando os índios eram perseguidos, entravam 
nos ‘tremedaú’, e como sabiam afundar na lama, 
conseguiam sair em outra localidade. Os soldados 
ou capangas que os perseguiam, porém, não 
possuindo a mesma destreza, afundavam e morriam. 
(GOMES; VIEIRA; MUNIZ, 2007. p.45)

Esse povo é registrado em vários relatos da época 
colonial do Brasil, sendo chamados de Tremembé, Teremebé, 
Taramambé, Tramembé, Taramembé, Tramambé e até de 
Tapuios (POMPEU SOBRINHO, 1951). O grupo ameríndio 
é conhecido por seu artesanato, pela fabricação do mocororó 
e pelo seu ritual sagrado, o Torém (que é considerado e 
chamado pelos adultos de brincadeira dos índios velhos), que 
23 Todas as músicas e entrevistas deste trabalho se encontrama arquivadas 
em acervo pessoal e foram realizadas com os índios Tremembé de Almofala, 
Itarema-CE.

lhes trouxe diferenciação e notoriedade social, e também por 
suas práticas curativas e de relação com os seres que eles 
chamam de “encantados”. Entre eles há muitos relatos do que 
seriam suas práticas curativas ou de encantes, misturando-se 
também com lugares encantados, como matas, rios e lagos, 
além de mitos para elucidar o que seriam esses seres chamados 
“encantados”, que são seres sobrenaturais que explanam as 
encantarias.	

Este trabalho então, elucidará algumas dessas práticas 
de cura que são realizadas entre os índios Tremembé, como 
os casos de encantaria, rezas, cânticos e plantas medicinais 
utilizadas pelos pajés, bem como, acerca do ritual do Torém 
e da bebida feita a partir do caju azedo (o mocororó) como 
processo de cura. Associaremos essa práticas ao conceito de 
Cuidado de si de Michel Foucault (2010; 1985), elucidando 
a partir de seu primeiro momento, o Socrático-Platônico, que 
segundo Mendes e Gleyse (2015, p. 513) “é pautado em saberes 
filosóficos e médicos, destacando-se as ideias de Sócrates, 
Platão e Hipócrates”.  

O trabalho foi realizado em pesquisa etnográfica 
entre 2009 e 2018, com colhimento de relatos orais, além 
da vivências experienciadas. Onde a pesquisa etnográfica, 
para Mattos (2011, p. 51), “ […] Compreende o estudo, pela 
observação direta e por um período de tempo, das formas 
costumeiras de viver de um grupo particular de pessoas: um 
grupo de pessoas associadas de alguma maneira, uma unidade 
social representativa para estudo, seja ela formada por poucos 
ou muitos elementos […]”. 

Objetivamos que este trabalho possa dar sustentação 
e abrir horizontes de compreensão sobre os significados 
simbólicos acerca do conceito de cuidado de si e os indígenas. 

De antemão o trabalho traz inicialmente uma pequena 
descrição do conceito de cuidado de si de Michel Foucault a 
partir dos livros Hermenêutica do Sujeito (2010) e História da 
Sexualidade (1985), bem como uma análise a partir do olhar 
de outros autores, para esclarecer posteriormente as práticas 
curativas deste povo. Onde perceberemos que as práticas do 
cuidado de si no momento socrático-platônico estão também 
relacionadas às técnicas de meditação, preparação e ritos 
diversos, como forma de cuidar de si e dos outros (MENDES; 
GLEYSE, 2015).

2 COMPREENSÕES SOBRE O CUIDADO 
DE SI

O conceito de cuidado de si de Michel Foucault é 
trabalhado na década de 1980, a partir da antiguidade greco-
romana até a ascética cristã. Uma noção de subjetividade onde o 
sujeito forma uma relação consigo mesmo, conhece a si mesmo 
e relaciona-se consigo mesmo e com os outros. Nesse conceito 
o sujeito se analisa, observa-se e reconhece-se com prazeres 
e desejos. Sendo uma noção que nos possibilita (re)pensar a 
estética da existência. Ressaltamos que Michel Foucault não 
defende nem uma forma como sendo correta ou errada, ou 
ainda própria do que seja o cuidado de si, observando-se novos 
significados ao longo da história e uma variedade de formas 
utilizadas para caracterizá-lo “de modo que o cuidado de si, de 
repente e de vez, adotasse novas formas” (2010, p.76). 



“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: PRÁTICAS DE CURA E ENCANTARIA 
ENTRE OS ÍNDIOS TREMEMBÉ E O CUIDADO DE SI

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v.13, n. 5, p. 23 - 28, dez. 2019
Artigo submetido em 25 ago. 2019 e aceito em 23 dez. 2019. 25

Segundo Pessoa, Franco e Mendes (2018, p. 68), “o 
cuidado de si problematiza os usos que se faz do corpo, dos 
amores e da educação com o intuito de formar um sujeito ético, 
aquele que governa a si mesmo e as cidades”. Para Mendes e 
Gleyse (2015) o conceito de Cuidado de si divide-se em três 
momentos: o socrático-platônico, a idade de ouro (séculos I e 
II) e séculos IV e V. Onde para cada momento, uma forma de 
governo produz práticas distintas. 

Para Revel (2005), o conceito do cuidado de si na 
antiguidade clássica não se distingue do cuidado com o outro, 
pois o cuidado e o governo de si mesmo implicam justamente 
no governo do outro.

Nesse trabalho, o cuidado de si descrito no momento 
socrático-platônico tem uma relação mais intensa com as 
práticas de cura e encantaria percebidas durante as pesquisas 
com os índios Tremembé. Os outros dois momentos não são 
foco desse estudo, porém reconhece-se a importância e a 
necessidade de analisá-los em outros momentos a partir das 
questões que aqui possam permanecer.

O objetivo desse pensamento greco-romano, é fazer o 
homem olhar para si mesmo, retornando a si. Cuidar de si é 
desempenhar sua própria conduta para consigo e com os outros. 
O momento socrático-platônico, baseia-se em “Alcibíades 
de Platão” (diálogo entre Alcibíades e Sócrates) para poder 
explicitá-lo. O sentido desse conceito diz que (2010, p.6): “é 
preciso que te ocupes contigo mesmo, que não te esqueças de 
ti mesmo, que tenhas cuidado contigo mesmo”. 

Assim, o Cuidado de si é ocupar-se consigo mesmo, 
indicando uma relação “singular, transcendente, do sujeito em 
relação ao que o rodeia, aos objetos que dispõe, como também 
aos outros com os quais se relaciona, ao seu próprio corpo e, 
enfim, a ele mesmo” (FOUCAULT, 2010, p. 50). Para Mendes 
e Gleyse (2015), a atividade do cuidado de si no momento 
socrático-platônico se identifica como um movimento político, 
de modo que é através do cuidado de si que se promove o 
cuidado com o outro, através não de receitas impostas, mas 
sim, de práticas de liberdade.

Foucault encontra neste pensamento outra figura de 
sujeito como possibilidade de existência, com outros mundos 
e outras realidades, não mais marcadas por um código restrito, 
mas pela arte de viver. O cuidar de si é um pensamento que 
resiste ao poder, aproximando assim, o sujeito de si mesmo, 
concebendo resistência através das diferenças, marcado 
inicialmente pelo uso dos prazeres. 

Desse agrupamento de reflexões de Foucault inicia-
se a possibilidade de uma nova composição de si mesmo, 
desdobrando-se em variados contextos e com significados 
polissêmicos; entre eles a família, o corpo, valores... Rodeado 
de uma gama de significações de aspectos sociais de como cada 
um pode cuidar de si mesmo. O Cuidado de si é prática de vida, 
e envolve práticas de alimentação, de vestuário, de educação, 
e linguagem como modos de vida próprio num exercício 
contínuo de relacionar-se com o mundo e com os outros. Sendo 
primeiramente atitude de estar no mundo e conhecer-se a si 
mesmo exercitando a busca de uma transformação. 

3 PRÁTICAS DE CURA E ENCANTARIA 
DOS ÍNDIOS TREMEMBÉ E A RELAÇÃO 
COM O CUIDADO DE SI

Entre os Tremembé há várias práticas as quais podemos 
associar ao conceito de cuidado de si instituído por Foucault 
(2010), porém neste trabalho daremos ênfase as práticas rituais 
e de cura. As práticas de cuidado de si entre os Tremembé 
envolvem uma atenção diária, recheada de exercícios, práticas 
e formas, entre eles os rituais do Torém na escola, as práticas 
curativas pelos pajés e o consumo do mocororó.

São dados ênfase nestes processos aos pajés (homens 
e mulheres), que são bastante requisitados para realização dos 
trabalhos de cura gozando de respaldo, sendo pessoas mais 
velhas e experientes, com vasto conhecimento tradicional, 
onde esses vão repassando seus saberes dos mais velhos para 
os mais novos. Para isto, fazemos um paralelo em Foucault 
(2010) com o conceito de Cuidado de si que aparece como 
uma teia de relações sociais, sendo um princípio válido para 
todos, todo o tempo e durante toda a vida. O cuidado de si 
durante toda a vida denomina-se como uma razão de formação 
do sujeito, durante a juventude para preparar-se para a velhice.

Essa atividade de ter cuidados com a própria 
alma deve ser praticada em todos os momentos 
da vida, quando se é jovem e quando se é velho. 
Entretanto, com duas funções diferentes: quando 
se é jovem trata-se de preparar-se para a vida, 
armar-se, equipar-se para a existência; e no caso 
da velhice, filosofar é rejuvenescer, isto é, voltar no 
tempo ou, pelo menos, desprender-se dele, e isso 
graças a uma atividade de memorização que, para 
os epicuristas, é a rememoração dos momentos 
passados. (FOUCAULT, 2010, p. 80-81)

Os rituais de cura fazem parte da cultura Tremembé, 
associados a processos étnicos e também de dons vocacionais, 
dando-se através de rezas, cânticos e plantas medicinais (dos 
quais são feitos lambedores, pílulas e xaropes). Os pajés gozam 
de prestígio nesse processo pois são tão procurados quanto a 
medicina tradicional.

É uma coisa bem cultural que a gente faz que é dom. 
E a gente é satisfeito com isso. Isso é lazer, porque 
a pessoa se sente bem. Dá prazer. É diversão, é 
ajuda, é contribuição, é soleriedade, é cura, vez 
de médico. Ajuda as pessoas. É continuidade da 
vida. [...] Porque as pessoa se sente bem. Dá prazer. 
Porque a pessoa tá sacrificado, doente, aí quando 
se sente bom, pra mim é um tipo de lazer, porque 
a gente se sente muito bem com isso. (Luís Manoel 
do Nascimento – Pajé Luís Caboclo).

Esse processos são associados a espiritualidade 
Tremembé, a qual Fernandes (2015) nos chama a atenção que

[...] será preciso abordarmos uma noção de suma 
importância para os Tremembé: a de encante. 
[...] Trata-se da noção de que algumas pessoas 
encantam-se, ou seja, por algum motivo, passam 
a viver em uma outra dimensão, a encantada. Essa 
outra dimensão não é acessível aos que ficam, 
embora tenham alguns locais em que esses mundos 
aproximam-se, e podem ser admirados por pessoas 
que tenham a capacidade de vê-los. (p. 54-55)

São diversos termos que os Tremembé utilizam 
para se referir aos seus rituais, como rezas, macumbas, 
tundá, trabalhos de mesa, trabalhos de encarne e trabalhos 



Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v.13, n. 5, p. 23 - 28, dez. 2019
Artigo submetido em 25 ago. 2019 e aceito em 23 dez. 2019.

“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: PRÁTICAS DE CURA E ENCANTARIA 
ENTRE OS ÍNDIOS TREMEMBÉ E O CUIDADO DE SI

26

de encantados. As descrições sobre os casos de encantaria, 
envolvem uma incorporação de entidades. Nos trabalhos de 
encarne os personagens são em geral, princesas, príncipes e 
fadas permeados por símbolos que nos permitem considerar 
e entender sobre o modo como os Tremembé estabelecem um 
cosmos sagrado.

Na umbanda é cura. Os caboco concentra em mim, 
e aí cura a pessoa. Usa remédio. Usa os remédios 
que eles dizem, que árvire é, que num é. Eu trabalho 
com um bocado de príncipo e princesa, mas quem 
me ensina os remédio é os encantado. Eu trabalho 
só com aquele povo encantado. Também eu tenho 
alguma corrente que é só de espiritismo, só de 
isprito. Que quando morre alguma pessoa que é 
conhecido meu, me chama né, assim.” (Maria Alves 
de Sousa–Maria Bela, 68 anos. Rezadeira)

Os Tremembé recorrem aos trabalhos curativos 
realizados pelos pajé para a cura das aflições do dia a dia 
(conjugais ou financeiros) ou relacionadas a problemas de 
saúde. Nos remetendo ao cuidado voltado a si.

É preciso relembrar que na cultura de si o cuidado 
médico refere-se à atenção e ao cuidado com o 
corpo e que para esse cuidado era indispensável a 
atenção com os mal-estares e com as perturbações 
que podiam circundar corpo e alma. Neste sentido, 
Foucault acentua a importância do cuidado de si ser 
significativo e valoroso para o sujeito, e para isso 
precisa de um equilíbrio entre as coisas da alma e 
o que pertence ao corpo, pois um está conectada 
com o outro. Assim, “os males do corpo e da alma 
podem comunicar-se entre si e intercambiar seus 
malestares: lá onde os maus hábitos da alma podem 
levar a misérias físicas enquanto que os excessos do 
corpo manifestam e sustentam as falhas da alma” 
(FOUCAULT, 1985, p.62 apud BOLSONI, 2012, 
p.10).

Alguns desses trabalhos precisam “incorporar em 
alguém” para fazer desenvolver a possibilidade de exercerem a 
cura e limpeza. Faz-se aqui um paralelo com o cuidado de si de 
Foucault (2010) com o reconhecimento do divino no próprio 
eu, como sendo um cuidado com a espiritualidade.

As pessoas que vem pra eu rezar. A pessoa reza. Faz 
toda aquela coisa. Tenho remédio, píula. Que tudo 
isso é o segredo. Por isso que a gente é mestre, por 
conta disso. Porque tudo tem um segredo. Essas 
píula que eu faço, ela eu só faço uma vez no ano. 
Só tem dia no ano que eu faço porque feito naquele 
dia ela cura quatorze qualidade de doença. Aí é um 
segredo. A gente faz laços espirituais quando as 
pessoas morrem, cordão eu faço. Tem palavras e 
etc. É uma coisa bem cultural que é dom. E a gente 
é setisfeito com isso. Porque tem momento que a 
gente obra milagre.” (Luís Manoel do Nascimento 
– Pajé Luís Caboclo).

Suas práticas de cura e encantaria envolvem seres 
encantados, que eles relatam “serem pessoas que foram 
encantadas desde o começo do mundo”, ou como traz a fala 
do Cacique João Venâncio: “são os nossos antepassados que 
morrem, que se vão. Que pra gente eles não morrem, eles 
se encantam. E que sempre eles tão onde a gente tá. Em 
determinados momentos principalmente no ritual sagrado 
(o Torém), eles estão nos fortalecendo, nos ajudam. É um 
consagramento muito mais além do que a gente pensa”. Gondim 
(2011) inda nos traz que os encantados são seres sobrenaturais 
que permeiam o universo cosmológico dos Tremembé; como 
seus antepassados ou outros seres quem relatam como a botija, 
meninos vaqueiros, lobisomens, bruxas, a mãe d’água (cobra), 

o assobiador, siris encantados, ou o curupira e o caipora (ou 
surrupira) que vivem nas matas, e o guajara, entidade mítica 
que protege os manguezais (SANTOS, 2014).

Para o povo Tremembé o manguezal, o rio e o mar são 
entes vivos protegidos por encantados” (PEREIRA, 2010, 
p. 36). Conforme Gondim (2015) as narrativas acerca dos 
encantados estão cheias de histórias sobre animais e pessoas 
que, de repente, tornam-se invisíveis ou transmutam-se de 
uma coisa em outra. Assim, a natureza dos corpos, para 
os Tremembé, não é algo dado e imutável. “Os corpos de 
humanos e animais e os objetos, de uma forma geral, podem 
se transformar” (p. 3). Laçam mão para estes rituais através 
dos “encantados”, que como afirma o Pajé Luís Caboclo “não 
é o espírito de um humano que morreu”, “mas fazem parte dos 
encantos da natureza presente no território étnico” (BRISSAC, 
2012, p.3).

Os índios advertem que os rios, os córregos, 
as lagoas, a chuva e o mar não se encontram 
submetidos aos desejos humanos e, por isso, nos 
falam da existência de seres divinos que interferem 
nas ações dos homens sobre o meio ambiente. Ao 
longo de minha convivência com os Tremembé, 
ouvi e registrei depoimentos sobre seres encantados 
que atuam como guardiões da natureza. Um deles, 
conhecido como Guajara, mora no mangue. Apesar 
de invisível, manifesta-se em forma humana ou 
animal. É deveras dissimulado e intimida as pessoas 
de diversas maneiras. Costuma interferir nas ações 
humanas sobre o meio ambiente, persegue os 
pescadores e impede que a pesca se realize. Às 
vezes propõe-se a ajudá-los e aponta alternativas 
para certas situações. Não é prudente ignorar 
seus ensinamentos e desobedecê-lo. O Guajara 
não aceita ser contrariado, agindo com rigor e 
penalizando quem ousa afrontá-lo.” (OLIVEIRA 
JÚNIOR, 2006, p. 152 apud BRISSAC, 2012, p.3).

Temos, ainda, o atual investimento entre os Tremembé 
em explicar a dimensão espiritual, curativa e do seu 
reconhecimento étnico e identitário através do Torém, além de 
ser o momento sagrado de fortalecimento através do encontro 
com a ancestralidade colocando-se em contato com os 
encantados. O ritual é atribuído a processos de curas espirituais 
e corporal dos participantes. O ritual traz uma polissemia de 
significados relacionando-se ao sentido individual ou grupal 
que os participantes o atribuem naquele momento. O Torém, 
que ao longo de seu processo de organização e mobilização 
étnica, tem sido para os Tremembé o seu principal sinal 
diacrítico, referência de singularidade. Entre essa etnia o 
ritual é visto também como um elo de união com as gerações 
passadas e uma ponte de integração com os encantados. 

Este é realizado em roda com os participantes de braços 
dados, dirigida pelo cacique João Venâncio que bate o pé 
com um pancada forte no chão, comandando os dançarinos, 
que são homens e mulheres. Esses movimentos são marcados 
sonoramente por um maracá. No centro do círculo, fica uma 
bacia com o mocororó, bebida alucinógena feita de aguardente 
de caju azedo, que é servido aos participantes. Também 
no centro ficam um ou dois dançarinos, os torenzeiros, 
que dançam por meio de passos compassados e alguns 
razoavelmente estilizados. É uma dança mimética sobre frutos 
e animais nativos, como o guaxinim, a tainha e o caju, onde são 
cantados versos e refrãos em vocábulos de origem indígena e 
em português. “O Torém tem muito a ver com a força maior 



“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: PRÁTICAS DE CURA E ENCANTARIA 
ENTRE OS ÍNDIOS TREMEMBÉ E O CUIDADO DE SI

Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v.13, n. 5, p. 23 - 28, dez. 2019
Artigo submetido em 25 ago. 2019 e aceito em 23 dez. 2019. 27

da espiritualidade dos encantados. É no momento do Torém, 
quando você consagra mesmo pra determinados momentos.” 
(fala do Cacique. Entrevista, outubro de 2013 disponível em 
OLIVEIRA, 2015, p. 111). 

Para os Tremembé essa relação simbólica que engloba 
o Torém, a espiritualidade e os encantados têm um limiar 
muito tênue. Se agregam ao passo que os mesmos descrevem 
inclusive situações de incorporação dos encantados, como 
vemos a seguir em 2 depoimentos.

Quando a gente dança o Torém a gente se concentra 
bastante. Ali é um momento de concentração. 
Então é pra ser um momento de energias positivas, 
naquela hora. Porque ele atrai tanto energias 
positivas, quantos negativas. Se você não tiver bem 
concentrado você acaba incorporando alguma coisa 
em você. (Janiel Marques)

Quando você tá no Torém, aquela espiritualidade, 
os encantados, chega perto de você, cabe a você 
lidar com eles. Cabe a você aguentar eles. Quem 
não aguenta cai mesmo. Se você não se aguentar 
na espiritualidade, você cai. Num tem perigo. Já 
vi pessoalmente pessoa que num se aguenta e cai 
mesmo. Tem que se aguentar é muito forte. Teve 
uma vez lá em Aquiraz, que eu puxei um Torém lá, 
que eu senti, ela entrou né, mas eu não controlei, foi 
a única. Eu cantei música que eu não me recordo 
qual é a música mais. Não é que eu me esqueci, é 
porque não era eu cantando. Eu não me lembro. O 
Torém é muito forte. (Albino Marques)

O Torém é conferido pelos Tremembé como sagrado, 
assim como aponta a índia Maria de Jesus Sobrinho: “É 
uma dança, é o ritual sagrado. É uma alimentação dos índios 
Tremembé. Se você não come, você não sobrevive. Do mesmo 
jeito é o Torém. É uma vida”.  Para estes aspectos de sacralidade, 
Messeder (2012) já afirmava que “no discurso de abertura o 
cacique, que comandava a cerimônia, não deixa dúvida quanto 
ao caráter sagrado da reunião e fala claramente de ritual e de 
cultura” (p.34). Coadunamos a afirmação do autor com uma 
das falas colhidas durante a pesquisa.

O Torém pra gente é uma dança sagrada. Que pra 
gente ela serve de reza, serve de cura. É um ritual 
aprimorado pela gente que a gente tem muito 
apego, muita apegação. Porque o Torém pra gente 
ele é sagrado. [...] No nosso ritual sagrado tem a 
passagem que a gente chama pra purificar a presença 
ritual dos nossos mestres, dos nossos guias, do nosso 
pai Tupã. A gente tem uma passagem que a gente 
chama pra o cuiambá.  O que é isso? É chamando 
pra gente beber aquele vinho que está ali naquela 
roda. Que é pra purificar a presença do nosso pai 
Tupã no momento que a gente tá fazendo o ritual. 
Então é um símbolo que é pra purificar, consagrar 
entre a gente. [...] Descarrega tudo de ruim que tem 
ali naquele momento. (Cacique João Venâncio)

A respeito da bebida que usada durante o ritual, o 
mocororó, destaco que a bebida é atribuída, segundo Oliveira 
(2015), ao seu potencial curativo, de purificação do corpo e 
do espírito, no contexto de compreensão do Torém como um 
ritual sagrado.

O mocororó faz parte da dança do Torém porque 
como o padre tem o vinho pra beber, pra purificar, 
o mocororó seria um vinho, seria não, é como o 
vinho do caju, entendeu? O mocororó na verdade 
pra nós é tipo um remédio, sabe? Hoje em dia 
tem essa caracterização. Uma forma de remédio 
pra purificação interior. Porque quem dança o 
Torém, quem tá na roda de Torém tem que beber 
o mocororó. Geralmente os filhos da terra tem que 

beber porque é uma forma de purificação mesmo. 
Com os meninos na escola o mocororó não é 
utilizado porque ele é uma bebida forte apesar dela 
não ter álcool, tipo o vinho o vinho não tem álcool, 
mas embebeda. O mocororó fica bêbado, você 
não coloca álcool dentro - Professor J. Entrevista, 
março de 2015. (OLIVEIRA, 2015, p. 91).

A descrição e análise dessas práticas rituais, de cura e 
de encantes abrem portas para a compreensão de um universo 
mitológico e simbólico sobre o conhecimento de si, visto que 
engloba processos de reconhecimento identitário entre o grupo; 
captado através de suas mimesis pelos práticas e mitos que 
também atribuem significação conjunta a conhecimentos que 
lhes são próprios. E os quais abarcam diversas manifestações 
para se conceber as ações cotidianas que são práticas entre os 
Tremembé para os cuidados de si mesmo e dos outros.

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Destaco aqui as práticas de cuidado de si entre o 
povo indígena Tremembé afirmam certo modos de práticas 
religiosas e ritualísticas com funções terapêuticas, curativas e 
sobrenaturais; onde desvelamos dar significados simbólicos; 
expressados através das narrativas orais aqui expostas e que 
nos colocam frente a discursos étnicos e identitários como 
símbolos de diferenciação frente à sociedade em que vivemos 
constituindo uma forma de cosmovisão. 

Os aspectos espirituais se aproximam com o cuidado 
de si na medida que as práticas são utilizadas, tanto para 
abordar o autocuidado, como na questão do cuidado com o 
outro, elencando o modo em que se governam em comunidade, 
agregando a autodenominação da identidade indígena, e 
da evocação dos seus antepassados com uma espécie de  
ritualidade sagrada.

O cuidado de si é revelado enquanto sujeitos da ação 
em variadas e complexas ações através do cuidado consigo 
mesmo e com os outros. Neste contexto, as práticas de cura 
e encantaria mantém uma íntima relação com o cuidado de si, 
que são dotados de significados culturais, sociais e étnicos, por 
implicarem-se como formas próprias de se constituírem.

A percepção desta experiência desvelada e vivida com o 
sagrado Tremembé, elencada nas práticas de cura e encantaria 
descritas nos fazem (re)pensar que elas nos trazem significações 
que transpõem nosso imaginário. Assim, o conhecimento sobre 
estas práticas, bem como, os conhecimentos acerca da cultura 
Tremembé, nos trazem sentidos sensíveis que ampliam as 
possibilidades de saberes sobre a espiritualidade através de 
uma narrativa etnográfica.

REFERÊNCIAS

BOLSONI, Betania Vicensi. O cuidado de si e o corpo em 
Michel Foucault: perspectivas para uma educação corporal 
não instrumentalizadora. In: IX Seminário de Pesquisa em 
Educação da Região Sul- ANPED SUL, 2012, Caxias do Sul, 
2012.

BRISSAC, Sérgio Góes Telles. Os encantes e a cura: os 
Tremembé e suas concepções sobre a ação dos encantados na 



Conex. Ci. e Tecnol. Fortaleza/CE, v.13, n. 5, p. 23 - 28, dez. 2019
Artigo submetido em 25 ago. 2019 e aceito em 23 dez. 2019.

“OS ENCANTADO NOS MANDÔ, VIEMO AQUI FAZER LIMPEZA”: PRÁTICAS DE CURA E ENCANTARIA 
ENTRE OS ÍNDIOS TREMEMBÉ E O CUIDADO DE SI

28

cura espiritual. Reunião Brasileira de Antropologia, São Paulo, 
SP, Brasil. 2012.

FERNANDES, Janaina Ferreira. Paisagens do Nordeste: 
Almofala dos Tremembé e os Tremembé de Almofala. 118 
f. Dissertação (Mestrado em antropologia). Universidade de 
Brasília, Brasília, 2015.

FOUCAULT, Michel. Hermenêutica do sujeito. 3 ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2010.

_________________. História da sexualidade: o cuidado de 
si. Rio de Janeiro: Graal, 1985.

GOMES, Alexandre, VIEIRA, João Paulo & MUNIZ, Juliana. 
Povos indígenas do Ceará: Organização, memória e luta. 
Fortaleza, Ceará: Editora e gráfica Ribeiro’s, 2007.

GONDIM, Juliana Monteiro. “Não tem caminho que eu não 
ande e nem tem mal que eu não cure”: narrativas e práticas 
rituais das Pajés Tremembés. 173 f. Mestrado (dissertação) – 
Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação 
em Sociologia, Fortaleza, 2011.

_______________________. Cosmologia e ação política: 
uma análise sobre os encantados entre os Tremembé de 
Almofala. Anais da V Reunião Equatorial de Antropologia 
(REA) e XIV Reunião de Antropólogos Norte e Nordeste 
(ABANNE), 2015.

LEITE, Maria Amélia. Resistência Tremembé no Ceará – 
Depoimentos e Vivências. IN: PALIOT, Estêvão Martins. [org.]. 
Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no 
Ceará. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC, 2009.

MATTOS, Carmem Lúcia Guimarães de. A abordagem 
etnográfica na investigação científica. In MATTOS, Carmem 
Lúcia Guimarães de.; CASTRO, Paula Almeida de. (orgs). 
Etnografia e educação: conceitos e usos [online]. Campina 
Grande: EDUEPB, 2011. pp. 49-83.

MENDES, Maria Isabel Brandão de Sousa.; Gleyse Jacques. O 
cuidado de si em Michel Foucault: reflexões para a educação 
física. Movimento. 2015; 20(esp): 507-520.

MESSEDER, Marcos Luciano Lopes.  Etnicidade e ritual 
Tremembé: construção da memória e lógica cultural. Revista 
de Ciências Sociais, Fortaleza, v. 43, n. 2, jul/dez, 2012, p. 32 
- 42 37 Dossiê: Discurso étnico, lógica cultural e interpretação 
da tradição. 

OLIVEIRA, Renata Lopes. O Torém como lugar de memória 
e de formação da educação escolar diferenciada indígena 
Tremembé. 151f. Dissertação (mestrado) – Universidade 
Federal do Ceará, Faculdade de Educação, Programa de Pós-
Graduação em Educação, Fortaleza, 2015.

PEREIRA, Arliene Stephanie Menezes. ANINHÁ 

VAGURETÊ: reflexões simbólicas para a Educação Física 
no ritual do Torém dos índios Tremembé. 183 f. Dissertação 
(Mestrado em Educação Física) – Programa de Pós-Graduação 
em Educação Física. Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte-UFRN. Natal, 2019.

PEREIRA, Arliene Stephanie Menezes. Práticas de lazer 
e trabalho do povo indígena Tremembé de Almofala-CE. 
109 f. Monografia (Graduação em Tecnologia em Gestão 
Desportiva e de Lazer) – Instituto Federal de Educação Ciência 
e Tecnologia do Ceará. Fortaleza, 2010.

PESSOA, Kaline Lígia Estevam de Carvalho.; FRANCO, 
Marcelo Alves.; MENDES, Maria Isabel Brandão de Sousa.; 
“No pain, no gain” e a produção de subjetividades pela 
renúncia de si. Revista brasileira de Ciências e Movimento. 
2018; 26(3):63-74.

POMPEU SOBRINHO, Tomaz. Índios Tremembé. Revista 
Inst. Ceará. Fortaleza, 65, Ed. Inst. Ceará, 1951.

REVEL, Judith.  Michel Foucault: conceitos essenciais. São 
Carlos: Claraluz, 2005.

SANTOS, Maria Andreína dos. Os encantados e seus 
encantos: narrativas do povo Tremembé de Almofala sobre 
os encantados. Organizador: José Mendes Fonteles Filho. - 
Fortaleza: Imprensa Universitária, 2014.


